
עיונים וביאורים בפרשת השבוע

פרשת משפטים

גליון א'ט

"מטבע של אש"
 - מעלת הצדקה ואופן נתינתה -

 בדעת ר"מ דשוכר כשומר שכר

תשלומי ד' וה' - מצידו של הנגנב והגנב



 צוות העריכה וההגהה: 

הרב לוי יצחק ברוק, הרב משה גורארי', הרב מאיר יעקב זילברשטרום,
הרב צבי הירש זלמנוב, הרב שלום חריטונוב, הרב מנחם טייטלבוים,  

הרב אברהם מן, הרב מנחם מענדל רייצס, הרב אליהו שוויכה.

מכון 'אור החסידות', סניף ארץ הקודש ת.ד. 2033 כפר חב"ד 

orhachasidutil@gmail.com | *5717 :להערות והארות: טל' מערכת

Or Hachasidus - Head Office, 1469 President st. ◆ 6084000
#BSMT, Brooklyn, NY 11213 - United States  +1.929.754.6218 

קובץ זה יוצא לאור לעילוי נשמת
ה"ה הרב החסיד ר' מאיר ב"ר שמחה יצחק ע"ה זאיאנץ

ס. פאולו ברזיל
ולזכות בניו הני לומדי ותמכי אורייתא, רודפי צדקה וחסד,

ראשונים לכל דבר שבקדושה ה"ה האחים החשובים

הרב החסיד ר' ישראל אפרים מנשה והרב החסיד ר' יוסף משה
וכל בני משפחתם שיחיו

יהי רצון שיתברכו בכל מילי דמיטב מנפש ועד בשר,
ובהצלחה רבה ומופלגה בכל אשר יפנו, תמיד כל הימים



 ביאורים על פרשת השבוע
 נלקטו ונערכו מתוך תורתו של

כ"ק אדמו"ר מליובאוויטש זצוקללה"ה נבג"מ זי"ע

ב"ה

וזאת למודעי, שבדרך כלל לא הובאו הביאורים כאופן 
חברי  ע"י  ונערכו  מחדש  עובדו  אלא  במקורם,  שהופיעו 
והמקורות  השקו"ט  ריבוי  הושמט  ולפעמים  המערכת, 
בקיצור  מופיעים  אשר במקורם  להיפך,  ויש  שהופיעו שם, 
אחרים  במקומות  המבואר  ע"פ  ונתבארו  הורחבו  וכאן 
בתורת רבינו. ופשוט שמעומק המושג וקוצר דעת העורכים 
המערכת  אחריות  על  והם  וכיו"ב,  טעויות  שימצאו  יתכן 
בלבד, ושגיאות מי יבין. ועל כן פשוט שמי שבידו הערה או 
שמתקשה בהבנת הביאורים, מוטב שיעיין במקורי הדברים 
לעמוד  ויוכל  טוב,  וימצא  הענינים(,  בתוכן  שנסמנו  )כפי 

בעצמו על אמיתתם.

מעלת הצדקה ואופן נתינתה
בציווי על מחצית השקל שבפרשת שקלים, 

ואמר  אש",  של  "מטבע  למשה  הקב"ה  הראה 

לו שבנתינת הצדקה "תרום קרן ישראל". נושא 

ודרגות  הצדקה,  עניין  הוא  זה  בגיליון  מרכזי 

שונות בנתינתה.

במדור 'יינה של תורה' יתבאר בהרחבה על 

לשם  שאינה  בטהרתה",  "צדקה  נתינת  עניין 

לה  אין  וממילא  רוחני,  או  גשמי  שכר  קבלת 

ממנו,  יבקש  שהנזקק  מחכים  אין  מוגדר,  זמן 

והיא נעלית מכל הגדרה והגבלה.

רבנו  שיחת  מובאת  קודש'  'שיחות  במדור 

ומתוך  חשבונות  ללא  צדקה  נתינת  אודות 

באופן  הדבר  וביטוי  להשי"ת,  התמסרות 

הנתינה בפועל.

אודות  ליקוט  הובא  חיים'  'תורת  במדור 

בנושא,  שונות  והדרכות  גמ"ח,  נתינת  מעלת 

מעלת  אודות  ליקוט  החסידות'  'דרכי  ובמדור 

נתינת הצדקה בהתעוררות הלב ומתוך הרגשת 

מצבו של הזולת.

בשופי  הצדקה  נתינת  ידי  שעל  רצון  ויהי 

נזכה להרמת קרן ישראל בביאת משיח צדקנו, 

צדקה  "גדולה  א(  י,  )ב"ב  חז"ל  אמרו  שהרי 

ובזמן  דידן  בעגלא  הגאולה",  את  שמקרבת 

קריב.

המערכת

ב. מקרא אני דורש
הפוך בה והפוך בה

תדפיס מספר "אוצרות רש"י" שי"ל בקרוב – ע"פ לקוטי שיחות 

חט"ז עמ' 258 ואילך

ה. פנינים · עיון וביאור
החידוש ב"ואלה" על וא"ו המוסיף

ע"פ תורת מנחם חמ"ב עמ' 259 ואילך

• סנהדרין אצל המקדש או אצל המזבח?	
ע"פ תורת מנחם חמ"ב עמ' 258 ואילך

ו. יינה של תורה
נתינת צדקה כ"מטבע של אש"
ע"פ ספר השיחות תשמ"ט ח"א עמ' 280 ואילך

ט. שיחות קודש
לתת צדקה בלי חשבונות!

י. פנינים · דרוש ואגדה
• איך לבטל הפרעת היצר 	

הרע לקיום המצוות?
ע"פ לקוטי שיחות חט"ז עמ' 247 ואילך; תורת מנחם חמ"ב 

עמ' 261

• החוטא שביהודי אינו "נוכח"!	
ע"פ לקוטי שיחות ח"ט עמ' 302

יא. חידושי סוגיות
בדעת ר"מ דשוכר כשומר שכר

ע"פ לקוטי שיחות חל"א עמ' 112 ואילך

יד. תורת חיים
"אם כסף תלוה" – ברגש ומתוך חשיבה

טו. דרכי החסידות
נתינה לזולת עם התעוררות הלב

משפטים
גיליון א'ט - תשפ"ו

"מטבע של אש"



ב

ביאורים בפשוטו של מקרא

הפוך בה והפוך בה
בענין תשלומי ארבעה וחמשה, מביא רש"י שני טעמים להבדל בין שור לשה, טעמו של רבן יוחנן 
בן זכאי וטעמו של רבי מאיר - מדוע הוצרך רש"י לשני הטעמים גם יחד? ולמה דייק להקדים את 

טעם ריב"ז לפני טעמו של רבי מאיר )להיפך מהסדר שבו הובאו הטעמים במדרשי חז"ל(?

ה" )כא, לז( חַת הַשֶּׂ ע צֹאן תַּ וֹר וְאַרְבַּ חַת הַשּׁ ם תַּ לֵּ ה בָקָר יְשַׁ ָ ה וּטְבָחוֹ אוֹ מְכָרוֹ חֲמִשּׁ י יִגְנֹב אִישׁ שׁוֹר אוֹ שֶׂ "כִּ
אמר רבן יוחנן בן זכאי: חס המקום על כבודן של בריות – שור שהולך ברגליו, ולא נתבזה בו הגנב לנושאו על כתיפו, משלם 
חמשה; שה שנושאו על כתפו, משלם ארבעה, הואיל ונתבזה בו. 

אמר רבי מאיר: בוא וראה כמה גדולה כוחה של מלאכה – שור שביטלו ממלאכתו, משלם חמשה; שה שלא ביטלו 
ממלאכתו, ארבעה:

 כד דייקת בשני הטעמים שמביא רש"י להבדל שבין שור לשה – נראה שהם הפכיים זה 
מזה )ראה גם דברי דוד על רש"י(: 

מהטעם הראשון – של ריב"ז – עולה, כי הקנס בעצם הוא "חמשה". ובאמת מעיקר הדין 

גם על שה היה צריך לשלם חמשה, ורק שמכיון שהגנב "נתבזה בו" )בשה( לכן מפחיתים לו 

תשלום אחד ומשלם רק "ארבעה"; 

אולם מהטעם השני – של ר' מאיר – עולה להיפך: הקנס בעצם הוא "ארבע", ומעיקר הדין 

מוסיפים לו  ורק שמכיון שיש בשור "ביטול מלאכה", לכן  היה צריך לשלם כך גם על שור. 

תשלום אחד ונעשה "חמשה".

ולכאורה צריך ביאור בדברי רש"י שהביא שני הטעמים גם יחד, ומסגנון לשונו )שלא כתב 

זו מחלוקת אלא  אמר ר"מ"( משמע שאין   .. אומר", אלא "אמר ריב"ז  .. ר"מ  אומר  "ריב"ז 

הם משלימים זה את זה.  

שיש מפרשים שתהיה נפקותא לדינא בין שני הטעמים – במקרה שהשור לא  ]ולהעיר, 
עושה  היה  בשה  שגם  במקרה  להיפך  או  ארבע(,  רק  ישלם  מאיר  לר'  )שאז  למלאכה  עמד 

מלאכה )שאז לר' מאיר ישלם גם בשה חמשה(. וכיוצא בזה. 

אך דוחק לומר כן, ובפשטות נתנה התורה "כלל" המתאים להחילוק הכללי בין שור לשה, 

דבריה  תורה  נתנה  לא  כי  כך,  משום  הדין  ישתנה  לא  הכלל  מן  היוצאים  מקרים  באותם  וגם 

לשיעורים )ראה משכיל לדוד ובאר בשדה([.  



ג
משפטים

– "שור  ריב"ז  מקדים את טעמו של  והנה, אף שרש"י מביא לשני הטעמים, הרי הוא  ב. 
לנושאו על כתיפו משלם חמשה, שה שנושאו על כתפו  בו הגנב  נתבזה  ולא  שהולך ברגליו 

ולפי הידוע  זה(;  טעם  רק  הובא  דרש"י  ראשון  )ולהעיר, שבדפוס  בו"  ונתבזה  משלם ארבעה הואיל 

ולכן  לעיקר  זה  טעם  תופס  שרש"י  והיינו  במעלה,  קדימה  על  מורה  זו  קדימה  רש"י,  בכללי 

הציבו ראשון.

שני  מופיעים  שבהם  חז"ל  במדרשי  נוספים  במקומות  )וכן  אתר  על  זה, שבמכילתא  דיוק  ומודגש 

ר' מאיר בא ראשון  ד( טעמו של  נח  תנחומא  ה"ג.  פ"ז  תוספתא שם  ב.  עט,  בבא קמא   - אלו  טעמים 

וטעמו של ריב"ז הובא כטעם שני; ורש"י הפך הסדר והקדים את טעמו של ריב"ז!

אמנם לפי האמור – מובן היטב מדוע הקדים רש"י את טעם ריב"ז:  

בכתוב נאמר "חמשה בקר תחת השור", ורק אחר כך "ארבע צאן תחת השה". ומזה משמע 

וזה שבצאן משלם בפועל  כטעמו של ריב"ז: "התחלת" ועיקר סכום הקנס הוא – "חמשה", 

"ארבע" הוא מטעם מיוחד: "הואיל ונתבזה בו". 

אלא שמעתה מתחזקת הקושיא: 

אם אכן טעמו של ריב"ז מוכח ומסתבר מהסדר שבכתוב - היה לרש"י להביא רק טעם זה 

בלבד! 

ג. ויש לומר: 

יקשה:   – ונאמר שעיקר תשלומי הקנס הוא "חמשה"  ריב"ז,  נתפוס רק את טעמו של  אם 

סברא  יש  ולכן  "נתבזה"  מצידו  הגנב  והיינו, שאמנם  אחד?  הנגנב תשלום  יפסיד  בשה  למה 

יפסיד  למה  כן,  ואם  הגנב,  של  זה  מבזיון  ריווח  שום  אין  לנגנב  הרי  אבל  מעונשו,  להפחית 

בגלל זה?!

ואף שאינו מפסיד את הקרן )כמובן(, וכל תשלומי ארבעה וחמשה הם תוספת קנס – הרי 

על  לפייסו  לנגנב,  יהיה שייך  זה של "חמשה"  ואמרה שקנס  הגנב  קנסה את  לאחר שהתורה 

הפסדו, למה יגרע ממנו תשלום אחד רק בגלל שהגנב מצידו "נתבזה בו"?

רק  מלכתחילה  הם  לנגנב  שהתשלומים  עולה  שלדעתו   – מאיר  דר'  שבהטעם  המעלה  וזו 

)ורק בשור יש תוספת מיוחדת בגלל "שביטלו ממלאכתו"(, ואם כן, הנגנב לא מפסיד  ארבע 

כלום בזה שמשלם לו עבור השה רק ארבע.  

והנה כד דייקת שפיר בעומק הענין, אין מחלוקת כלל בין ריב"ז ור' מאיר, כי כל אחד מדבר 

גם  וראה  עיי"ש.  יחד.  ב' הטעמים  עוזיאל עה"פ שצירף  בן  יונתן  דברי התרגום  גם  יובנו  )ולפ"ז  מצד אחר 

חזקוני ועוד(: 

ריב"ז מדבר מצידו של הגנב, שהעבירה שעבר מחייבת אותו בעצם ב"חמשה", אלא שכיון 

ונתבזה בגניבת השה – מקילים עליו ומסתפקים ב"ארבע";



ד
משפטים

 ואילו ר' מאיר מדבר מצידו של הנגנב, שכדי שתתוקן העוולה שנעשתה לו די בכך שיקבל 

נוספת, שביטלו אותו ממלאכתו, ולכן הוא  "ארבע", אלא שבשור נעשתה לו עוולה מבחינה 

מקבל תשלום נוסף: "חמשה".

ולפי דרכנו מדוקדק מאוד מה שהכתוב מקדים את התשלום של "חמשה" לפני התשלום 

של "ארבע", ובהתאם לזה רש"י מקדים את טעמו של ריב"ז לטעמו של ר' מאיר:

מתחיל מהגנב,  גנב אל הנגנב, מובן שסדר התשלום  כאשר מדברים על חיוב תשלום של 

בטעמו  מתחילים  ולכן  לו.  המגיע  את  הנגנב  מקבל  מכן  לאחר  ורק   – לשלם  מתחייב  שהוא 

של ריב"ז שמדגיש את צד הגנב שנתחייב ב"חמשה" – ורק לאחר מכן את טעמו של ר' מאיר 

שמדגיש את צד הנגנב, שמגיע לו תשלום של "ארבע".

ד. ויומתק עוד, שרבי מאיר לשיטתו אזיל: 

בגמרא )בבא קמא עט, ב. וכן בתנחומא נח ד( איתא, לגבי זה שהחמירה תורה דוקא בגנב לשלם 

"כפל" ו"ארבעה וחמשה" )ואילו גזלן משלם קרן בלבד(: 

"אמר רבי מאיר, משלו משל משום רבן גמליאל למה הדבר דומה – לשני בני אדם שהיו 

בעיר ועשו משתה, אחד זימן את בני העיר ולא זימן את בני המלך, ואחד לא זימן את בני העיר 

ולא זימן את בני המלך. איזה מהן עונשו מרובה, הוי אומר זה שזימן את בני העיר ולא זימן 

את בני המלך". 

בזה   – לנגנב  נתן כבוד  הוא מפני שהוא  הגנב  והיינו, שזה שהחמירה התורה בעונשו של 

כבוד  נתן  שלא  בזה  פחיתותו  את  מדגיש  שזה  בגלוי,  ממנו  לגזול  העיז  ולא  ממנו  שהסתתר 

לקב"ה )בשונה מגזלן שלא נתן כבוד גם להנגזל(; וכמו אחד ש"זימן את בני העיר ולא זימן 

את בני המלך", שזה שהוא נתן כבוד לבני העיר והזמינם מבליט ומדגיש את עוונו בזה שלא 

כיבד את בני המלך. 

ובכן: 

ממנו  לקחת  פניו  העיז  )ולא  לנגנב  כבוד  נתן  שהגנב  זה  את  מדגיש  מאיר  שר'  מכיון 

בפרהסיא( – הרי זה מחזק את הסברא שלהנגנב מצידו מגיע בעצם רק "ארבעה". ואף שמצד 

עוונו של הגנב כלפי שמיא עיקר הקנס שלו צריך להיות במספר "חמשה" )וכדברי ריב"ז(, הרי 

מצדו של הנגנב אין הוא יכול לתבוע יותר ממספר "ארבעה" מכיון שסוף סוף הגנב כיבד אותו 

ולא בא אליו בעזות ובחוזק יד )ורק בשור מקבל "חמשה" מצד ענין צדדי - הפסד המלאכה(. 

ודו"ק. 



עיון 
וביאור

 המדור מודפס
 לעילוי נשמת

 ר' עזריאל צבי
ב"ר מרדכי ע"ה

החידוש ב"ואלה" 
על וא"ו המוסיף

ואלה המשפטים

כל מקום שנאמר אלה פסל את הראשונים, ואלה מוסיף על 
הראשונים, מה הראשונים מסיני, אף אלו מסיני )כא, א. רש"י(

יש לעיין: 

הרי  "ואלה"  נאמר  שכאשר  הכלל  מחדש  מה  א. 
זה בא להוסיף, הרי גם לולי הכלל יודעים שאות וא"ו 
"אלה"  לתיבת  בנוגע  החידוש  מהו  ב.  להוסיף?  בא 
וא"ו  שללא  התיבות,  בכל  גם  הוא  כן  הרי  דוקא, 
בהמשך  זה  הרי  וא"ו  ובתוספת  חדש,  ענין  זה  הרי 

ובהוספה למה שכתוב לפני זה.

ויש לבאר:

בא  זה  שענין  רק  מורה  וא"ו  דאות  ההוספה 
עצמם  הענינים  שני  אבל,  שלפניו,  לענין  בהמשך 
יכולים להיות נפרדים זה מזה, ואינם באותה איכות. 
ג(,  )כה,  וכסף" שבפ' תרומה  "זהב  ולדוגמא: בפסוק 
הפירוש דוא"ו המוסיף הוא שבשביל עשיית המשכן 
אבל  כסף(,  או  זהב  )ולא  כסף  וגם  זהב  ליתן  צריך 

הזהב והכסף הם שונים זה מזה באיכותם.

פירושו,  הראשונים",  על  מוסיף  "ואלה  משא"כ 
באיכותם  שווים  שהאחרונים  באופן  היא  שההוספה 

ומעלתם כמו הראשונים.

ועד"ז לאידך, "אלה פסל את הראשונות" פירושו 
]לא  ופוסלת  ומפרידה  מפסיקה  "אלה"  שתיבת 
מלשון פסולת, שהרי אם הי' כתוב "אלה המשפטים", 
לא הי' שייך לומר שהראשונים הם כמו פסולת ח"ו, 
היינו, לחתוך  א(,  לד,  )תשא  לך"  "פסל  אלא מלשון 
"אלה"  בתיבת  כאן  וכן  ולהפרידם,  האבנים  את 
הקודם מהענין  הענין  ולהפריד[ את  להפסיק  שבאה 

שלאחריו, שאינו דומה אליו באיכותו ומעלתו.

בהבראם",  והארץ  השמים  תולדות  "אלה  וכמו 
ש"פסל את הראשונים" – "שהי' בורא שמים וארץ 
והי' מחזירן  היו ערבים עליו  ולא  והי' מסתכל בהם 
ערבו  אלו,  וארץ  שמים  שראה  כיון  ובוהו,  לתוהו 
חז"ל  וכלשון  ג(.  פ"ל,  פרשתנו  רבה  )שמות  לפניו" 
ז.  פ"ג,  ב"ר  )ראה  לי'"  הניין  לא  ודין  לי'  הניין  "דין 

פ"ט, ב. ועוד(.

על  מוסיף  "ואלה  המשפטים",  "ואלה  וזהו 
הראשונים, מה הראשונים מסיני אף אלו מסיני" – 
שהענינים שנאמרו בפרשת משפטים שווים באיכותם 

ומעלתם לראשונים שניתנו בסיני.

סנהדרין אצל המקדש 
או אצל המזבח?

ואלה המשפטים

שתשים  לך,  לומר  מזבח,  לפרשת  דינין  פרשת  נסמכה  ולמה 
סנהדרין אצל המקדש )כא, א. רש"י(

הוא  הלשון  ה"ו(  פ"ב  מכות  )ירושלמי  בגמ' 
"שהיתה סנהדרין גדולה אצל המזבח", ויש לעיין מה 
ששינה רש"י וכתב "שתשים סנהדרין אצל המקדש", 

ולא "אצל המזבח".

היא  שהמציאות  מפני  הלשון  דשינה  לבאר  ויש 
היתה  )מקומם של הסנהדרין( לא  הגזית"  ש"לשכת 
)ראה  "אצל המקדש"  למזבח, אלא  בסמיכות מקום 

באר מים חיים עה"פ(.

הוא  שהלימוד  כיון  קשיא,  גופא  הא  א"כ,  אך 
היו   – מזבח"  לפרשת  דינין  פרשת  ש"נסמכה  מזה 
המקדש",  "אצל  רק  לא  להיות  צריכים  הסנהדרין 
אלא "אצל המזבח", ולמה לא מצינו שהיו בסמיכות 

למזבח?

ויש לבאר, דרש"י נזהר מזה בפירושו בסוף פרשת 
יתרו בקשר ל"פרשת מזבח" שנסמכה לכאן:

ב"פרשת מזבח" הכוונה למה שנאמר "ולא תעלה 
עליו",  ערותך  תגלה  לא  אשר  מזבחי  על  במעלות 
שהרי זהו הפסוק שאליו נסמכה "פרשת דינין". ושם 
צורך  בהן  ויש  כו' הואיל  פירש רש"י "אבנים הללו 
מלשונו,  מובן  והנמצא  בזיון",  מנהג  בהם  תנהג  לא 
דהא שאין לעלות במעלות על מזבחי, אין זה בגלל 
בהן  יש  הללו  שאבנים  בגלל  אלא  המזבח,  קדושת 
 119 עמ'  חכ"א  לקו"ש  )וראה  בכלל  למקדש  צורך 
דלמרות  ונמצא  אלו(,  רש"י  לדברי  בקשר  ואילך 
שמדובר על המזבח, מ"מ לדעת רש"י אין בזה ללמד 

על המזבח דווקא, אלא על המקדש בכלל.

הפרשיות  מובן שפיר שהלימוד מסמיכות  ונמצא 
סנהדרין  "שתשים  אלא  בדווקא,  המזבח  על  אינה 

אצל המקדש".



ו

עבודת ה' על פי הפרשה

נתינת צדקה כ"מטבע של אש"
למצוות הצדקה על ידי האדם יש זמנים מוגדרים ומתאימים: קודם התפילה, כאשר בא 
לפתחו עני המבקש צדקה, בעת שמרוויח מעות ומפריש מהם מעשר או חומש, וכיוצא 

באלו.

גם באופן נתינת הצדקה מצינו דרגות שונות: יש הנותן מצד טבע הרחמנות שחקוק 
שנותן  ויש  החולה;  יתרפא  או  בפרנסתו  שיצליח  היא  שמטרתו  יש  ישראל;  בני  בטבע 

צדקה אך ורק לשם קיום רצון ה'.

במאמר שלפנינו, העוסק בפרשת שקלים שבה הראה הקב"ה למשה "מטבע של אש", 
"צדקה בטהרתה",  זוהי  רוחנית.  או  גשמית  בנתינת צדקה,  ביותר  נעלית  דרגה  תתבאר 

שאין לה זמן מוגדר, אין מחכים שהנזקק יבקש, והיא נעלית מכל הגדרה והגבלה.

מדוע ע"י צדקה "תרום קרן ישראל"?

ב( שמשה רבנו שאל את הקב"ה "רבונו של  י,  )ב"ב  מחצית השקל, איתא בגמרא  אודות 
ראשם  לשאת  באת  ש"אם  רש"י  ופירש  תשא",  בכי  לי'  אמר  ישראל,  קרן  תרום  במה  עולם, 

בהגבהה, קח מהם כופר לצדקה".

והדבר תמוה לכאורה:

שאלתו של משה "במה תרום קרן ישראל" באה לאחר מתן תורה, ולכאורה מה צורך ועניין 

)יתרו  וגוי קדוש"  ונעשו "ממלכת כהנים  יש להתרומם לאחר ש"אתה בחרתנו מכל העמים", 

יט, ו(? ]וראה במקור הדברים הע' 7 שמזה שבגמ' )ב"ב י, ב( לא נזכר חטא העגל, משמע שלא 

היתה שאלתו של משה קשורה לירידה שע"י חטא העגל[.

וגם תשובתו של הקב"ה, שעל ידי הצדקה תרום קרן ישראל, זקוקה לביאור:

עניין הצדקה הי' כבר מימות עולם, אברהם עשה "צדקה ומשפט" )וירא יח, יט(, ואנשי סדום 

נענשו על מה ש"יד עני ואביון לא החזיקה" )יחזקאל טז, מט(, והיינו שהיו צריכים ליתן צדקה, 

ובכלל, הרי מצד הטבע, קיום וישוב העולם כדבעי תלוי בעניין הצדקה, ואפילו בבעלי חיים 

מצינו שחסים ומרחמים על בניהם ועל אחרים.

שנאמר  כפי  בתורה,  כמצווה  גם  הצדקה  עניין  על  נצטוו  תורה  במתן  הנה  זה,  לכל  ונוסף 

בפרשתנו )כב, כד ועיין בפרש"י( "אם כסף תלווה את עמי את העני עמך" וגו'.



ז
משפטים

בני  יתעלו  ידה  כן, מהו החידוש בנתינת מחצית השקל כ"כופר לצדקה", שדוקא על  ואם 

דורות  ופשוט  ידוע  דבר  והייתה  בתורה  מצווה  היא  הצדקה  והלא  תורה,  מתן  לאחר  ישראל 

רבים לפני כן?

אש – ללא צורה והגדרה

ויש לבאר זאת על פי דברי המדרש שהובא ברש"י ריש פרשת שקלים, "זה יתנו – הראה 
לו ]הקב"ה למשה[ כמין מטבע של אש, ומשקלה מחצית השקל, ואמר לו כזה יתנו".

הצדקה  עניין  פני  על  השקל,  שבמחצית  הנפלא  והעילוי  הגדול  היסוד  טמון  זה,  במדרש 

למשה  הראה  הקב"ה  אלא  רגילה,  גשמית  מטבע  נותנים  לא  השקל  במחצית  מקודם.  שהי' 

באופן של  תהי'  ואילך  מאז  יהודי  את הכח שנתינת הצדקה של  נתן  ובכך  "מטבע של אש", 

"מטבע של אש", ועל ידי זה "תרום קרן ישראל".

כי הנה, לאש אין צורה מוגדרת ומסוימת. אמנם רואים אותה בעין הגשמית, אך כל העת 

להסתלק  וטבעה  לה משקל  בטבע האש שאין  מצינו  ועוד  צורתה.  את  ומשנה  היא מתלהטת 

פתילה  ידי  על  למטה,  לאחזה  כיצד  עצות  וצריכים  ממציאותה,  ולהתבטל  למעלה,  העת  כל 

וכיוצא בה.

והצד השווה בתכונות אלו הוא, שהאש נעדרת כמה וכמה הגבלות והגדרות שיש בעניינים 

גשמיים, כמו משקל וצורה. ויש לומר שעניינים אלו באש למטה הרי הם משקפים ומבטאים 

את הבחינה והמדריגה באלקות, שנעלית היא מכל ציור, מדידה והגבלה.

ידה  שעל  אש",  של  "מטבע  של  באופן  היא  שקלים,  בפרשת  שנתחדשה  הצדקה  ונתינת 

תרום קרן ישראל, וכפי שיתבאר לקמן ]ועיין במקור הדברים, שנתבאר באריכות גם עניין חיבור ההפכים 

של "מטבע" ו"אש", ומה שיש ללמוד מזה על כללות העניין המבואר כאן, וההוראה מזה בעבודת ה', ומקוצר 

היריעה לא הובא כאן. המערכת[.

נתינת צדקה ללא שום תכלית ומטרה

כמה מדרגות ואופנים בנתינת צדקה:

יש שהנתינה היא מצד הטבע הבסיסי שטבע הקב"ה בבריאה, אפילו בבעלי חיים וכל שכן 

באדם, לגמול חסד עם זולתו, ובפרט בבני ישראל שטבע הרחמנות וגמילות חסדים הוא בהם 

ומיושב, שבו הבריות  א(. או שנותן מצד שרוצה לחיות בעולם מתוקן  עט,  )יבמות  בתולדותם 

מסייעות זה לזה.

זה  אופן  צדקה.  לתת  בתורתו  הקב"ה  ציווי  מצד  המצווה  את  מקיים  כאשר  מזה,  למעלה 

נותן  נעלה באין ערוך מנתינת צדקה הטבעית, אמנם גם בזה יש חשבון ורווח מסוים, כאשר 

לשם שכר, כגון "בשביל שיחי' בני" )פסחים ח, א(, או שכר רוחני בעולם הבא.

ויש יתר על זה, שמקיים את המצווה מצד רצון ה' בלבד ללא שום כוונת ריווח, אבל עדיין 

יש חשבון מסוים בקיום המצוות: הלא הוא בטבע "יהודי של קבלת עול", ורוצה ונהנה לקיים 



ח
משפטים

נפשו  טבע  כך  כי  שבזה,  התועלת  בלבו  מרגיש  או  מבין  אינו  כאשר  גם  הקב"ה  של  רצונו 

האלקית להיות קשור להקב"ה, ולקיים רצונו.

איזה  עם  קשורה  עבודתו  סוף  סוף  מ"מ  פרס",  לקבל  מנת  "על  לא  שזה  הגם  זה,  ובאופן 

"חשבון" ו"סיבה", שעושה את הדבר "מפני" ו"בגלל" חשבון מסוים, ונמצא שגם באופן זה 

עדיין קיום המצוה קשור עם איזה ציור והגבלה, לפי ערך הטעם והסיבה וטבע נפשו, שבגללם 

מקיים הוא את המצוה.

אמנם תכלית השלמות בעבודת היהודי, הוא בבחינת "מטבע של אש":

)הל'  הרמב"ם  שכתב  כפי  אלא  כלל,  עצמית  תועלת  לשם  שלא  ה',  רצון  את  עושה  יהודי 

תשובה פ"י ה"ב( "עושה מצות התורה ועוסק בחכמתה . . לא מפני דבר בעולם, ולא מפני יראת 

הרעה ולא כדי לירש הטובה, אלא עושה האמת מפני שהוא אמת".

ונשגב,  נעלה  עניין  הוא  שעוה"ב  דאף  עוה"ב",  לחיי  שיזכה  "בכדי  צדקה  נותן  הוא  אין 

וצדיקים יושבים ונהנים מזיו השכינה, הרי אם עושה את המצוות בשביל עולם הבא, הרי זה 

את  לעשות  כדאי  שלתועלתה  האלוקית,  הנפש  של  חשבון  ועם  האלוקית,  נשמתו  טבע  מצד 

המצווה.

נתינת הצדקה היא עם "אש" והתלהבות, בדוגמת אש שאין לה שום ציור והגדרה, הוא אינו 

עושה זאת בגלל טבע מידותיו הטובות, לא מחמת טעם שכלי, לא משום שכר גשמי או רוחני, 

ואפילו לא מצד טבעו לקבל עול מלכות שמים בלי טעם וסיבה, אלא המצווה מתקיימת אצלו 

בפשטות הכי גמורה מצד עצם התקשרותו להקב"ה!

]וראה במקור הדברים, שיחד עם זאת, הרי זה בבחינת "מטבע של אש", שהאש הבלתי מוגבלת ומוגדרת 

חודרת בטבעו ובמציאותו. עיי"ש[.

ונתינה באופן זה, פועלת "כי תשא את ראש בני ישראל", הרמה והתעלות הרבה יותר ממה 

מוגבלת  תהי'  ישראל  בני  של  ה'  שעבודת  שייך  עדיין  תורה  מתן  לאחר  גם  כי  קודם,  שהיו 

ומצוירת בחשבון וטעם בשכל, במטרה ובתכלית, ועל כך אמר הקב"ה למשה שבכדי להרים 

את "קרן ישראל" – "קח מהם כופר לצדקה", ובאופן של "מטבע של אש", שעבודת ה' וקיום 

המצוות יהיו באופן של "אש", למעלה מכל ציור ותכלית והגדרה והגבלה.

וממצוות הצדקה מתפשטת עבודת ה"אש" גם לשאר מצוות השם, שהלא "שקולה צדקה 

כנגד כל המצות" )ב"ב ט, א(, וכמבואר בתניא )פל"ז( שמה ש"הפליגו רז"ל במאד מאד במעלת 

מצוה  בשם  נקראת  היא  ירושלמי  תלמוד  ובכל  המצות,  כל  כנגד  ששקולה  ואמרו  הצדקה, 

סתם", הוא משום "שהיא עיקר המצוות מעשיות ועולה על כולנה", עיי"ש.

לא לחכות שהעני יבקש

רק  אלא  ותכלית,  ומטרה  טעם  שום  בשביל  לא  בטהרתה,  צדקה  אדם  נותן  כאשר  והנה 
אחר  באופן  היא  נתינת הצדקה  הרי  "מטבע של אש",  באופן של  מפני התקשרותו בהשי"ת, 

לגמרי, גם בפועל ממש:



ט

שיחות קודש

משפטים

לתת צדקה בלי חשבונות!
גם מי שאינו ראוי דורשים 

ממנו להתמסר לגמרי 
להקב"ה וליתן לו הכל

למחנה",  מ"חוץ  שנמצאים  יהודים  ...יש 
אפילו  שהרי   – לביהמ"ק  להכנס  ראויים  ואינם 
הכניסה למלך בשר ודם צריכה להיות בלבושים 
הבור  מן  "ויריצוהו  ביוסף  וכמ"ש  המתאימים, 
אל  ויבוא  לאח"ז(  )ורק  שמלותיו  ויחלף  ויגלח 
בנוגע  אפילו  אמורים  הדברים  ואם  פרעה", 
לכניסה למלך  בנוגע  גוי, עאכו"כ  לכניסה למלך 
להיכנס  כשצריכים  ועאכו"כ  להבדיל,  ישראל, 
בודאי  להבדיל,  הקב"ה,  המלכים  מלכי  למלך 

צריכים להיות ראויים לכך.

ואעפ"כ, הנה גם מי שאינו ראוי, ונמצא מחוץ 
למחנה, דורשים ממנו להתמסר לגמרי להקב"ה 
יש  למלך  כי,  חשבונות,  ללא  הכל,  לו  וליתן 
שייכות גם אליו, וכמבואר בתניא המשל מ"מלך 
והעצומה  הגדולה  אהבתו  )ש(מראה  ורב  גדול 
ויורד  באשפה,  המוטל   .  . ונבזה  הדיוט  לאיש 
כך, שאפילו בהיותו "מחוץ למחנה",  וכו'",  אליו 
צ"ל  שלכן  מועד",  אוהל  פני  "נוכח  הוא  עומד 
באופן ש"רואה פתחו של  שריפת הפרה אדומה 
ולכן  פתוחים(,  הם  השערים  שכל  )כיון  היכל" 
הכל,  לו  וליתן  להקב"ה  להתמסר  הוא  גם  צריך 

ללא חשבונות.

ולדוגמא:

כשמדובר אודות נתינת צדקה, עבור מוסדות 
חינוך על טהרת הקודש, או עבור הדפסת ספרים 
ריבוי  יתן  שאם  חשבון  לעשות  אין   – וכיו"ב 
ממון עבור מצוה אחת, לא יוכל ליתן עבור שאר 
מחר,  ליתן  יוכל  לא  היום,  יתן  שאם  או  מצוות, 
מוטב  ולכן  וכו',  לפרנסתו  לו  ישאר  שלא  או 
ללא  להתנהג  יש  אלא  יותר;  קטן  סכום  שיתן 

חשבונות, וליתן להקב"ה את הכל.

ליתן  יכול  )שאינו  זה  שחשבון  לדעת  צריך 
שאז  כיון  מסויימת,  מצוה  עבור  צדקה  ריבוי 
עצת  הוא  מצוות(  שאר  עבור  ליתן  יוכל  לא 
היצה"ר, שבא בציור של רב בעל זקן ארוך לבוש 
להוציא  צריך  שכאשר  והראי',  "קאַפּאָטע"... 
מבולבל  אינו  אזי  דירה,  או  מכונית  עבור  כסף 
אחרות,  מצוות  עבור  הכסף  את  שצריך  מזה 
ורק כשצריך ליתן צדקה, אזי ישנו הבלבול מזה 
שיחסר לו עבור שאר מצוות, ומזה מוכח שזוהי 
טענת היצה"ר. וכידוע הסיפור אודות הרה"צ ר' 
נחום מטשערנאָביל בנוגע להבחנת טענת היצר 

כו'.

שלמעלה  באופן  שההנהגה  לטעון  אין  וכן 
ממדידה והגבלה, למעלה מהשכל, צריכה להיות 
רק בעניני תומ"צ, אבל בנוגע לעניני מסחר כו', 
שכל  ע"פ  להתנהג  צריך  למחנה",  "מחוץ  שהם 
וע"פ חשבון, מבלי לחשוב אודות הקב"ה – כי, 
הקב"ה הוא נצחי, ונמצא בכל מקום, גם "מחוץ 

למחנה"!...
)ש"פ צו – פ' פרה, ה'תש"ל(

כאשר נתינת הצדקה היא מצד טעם כלשהו, הרי זה מדוד לפי הדרישה וההיגיון של אותו 

טעם, כגון קודם התפילה שאז יש טעם מיוחד לנתינת צדקה )ב"ב י, א(, או כאשר מחויב לתת 

בשבת  כמו  בתורה,  הצדקה  עניין  על  שלומד  לאחר  או  צדקה,  ממנו  וביקש  בא  שעני  משום 

שקלים.

אבל אם נתינת הצדקה אצלו היא בטהרתה, הרי אין לדבר שום הגבלות והגדרות, הוא אינו 

ויבקש ממנו, אלא עוסק הוא בנתינת צדקה בכל המצבים  מחכה לזמן החיוב, או שיבוא עני 

והזמנים ובכל מקום שנמצא בו.

והצדקה היא הן בגשמיות והן ברוחניות: אם לא בא אצלו עני המבקש צדקה, הולך הוא 

ביד  לו  וליתן  המקבל  את  לחפש  אלא  ברוחניות,  או  בגשמיות  עזרתם  לבקש  אחריו  לחפש 

רחבה, בבחינת "מטבע של אש".



דרוש פנינים  דרוש ואגדה
ואגדה

 המדור מודפס
 לעילוי נשמת

 ר' עזריאל צבי
ב"ר מרדכי ע"ה

איך לבטל הפרעת היצר 
הרע לקיום המצוות?

ואלה המשפטים אשר תשים לפניהם

מה הראשונים מסיני אף אלו מסיני )כא, א. רש"י(

יש לבאר דברי רש"י אלו בעבודת האדם לקונו:

בשכל  שמובנות  המצוות  הם   – "המשפטים" 
אפשר  אלו  שמצוות  לחשוב  אדם  ויכול  אנושי, 
ורק כי מבין הטעם לקיומם, אך האמת  לקיימם אך 
מושלת  עדיין  הבהמית  שנפשו  דמכיון  כן.  אינה 
נוגע לה ענינים  ושולטת עליו, הרי כמו שבהמה לא 
גם  כן  וכיו"ב,  ושתי'  באכילה  מונחת  אלא  שכליים, 
ענינים  ושאר  ושתי'  באכילה  מונחת  הבהמית  נפשו 
רק  לא  דומה  האדם  אין  שבהם  וחומריים,  גשמיים 

למלאכים, אלא גם לבהמה )ראה חגיגה טז, א(.

אינו  המשפטים  לקיום  השכל  חיוב  ובמילא, 
מספיק, וסוף סוף גם לא יועיל שיקיים האדם מצוות 

אלו, מצד נפשו הבהמית שמושלת ושולטת עליו.

אך העצה לזה היא שידע האדם וירגיש שמצוות 
אלו "אף אלו מסיני", כלומר, שגם מצוות שיש להם 
הדברות,  עשרת  כמו  תוקפם  בשכל,  והבנה  חיוב 
שנאמרו ב"קולות וברקים". הרעש במתן תורה פעל 
כל  שנחרד  טז-יח(,  יט,  )יתרו  העם"  כל  ש"ויחרד 
העצמית  ומציאותם  האנשים  ישות  ונתבטלו  העם 

לגמרי.

לקיים  האדם  צריך  לקונו,  האדם  בעבודת  ועד"ז 
על  טוב  יצר  אדם  ירגיז  "לעולם  חז"ל  שאמרו  מה 
)תניא  הזקן  רבינו  ובלשון  א(,  ה,  )ברכות  יצר הרע" 
הרע  יצרו  שהיא  הבהמית  נפש  על  "לרגוז  פכ"ט(: 
בקול רעש ורוגז במחשבתו לומר לו אתה רע ורשע 

ומשוקץ ומתועב ומנוול וכו'". הצעקות וה"רוגז" של 
היצר הטוב על היצר הרע, פועלים על היצר שיתבטל 
עליו,  לפעול  אפשר  אי  השכל  ע"י  אמנם  כי  לגמרי, 

אבל את הצעקות הוא שומע!...

וע"י שיקיים בעצמו "אף אלו מסיני" – בקולות 
וברקים וצעקות על נפשו הבהמית שהיא יצרו הרע, 
המצוות,  לקיום  לו  יפריע  לא  הבהמית  הנפש  אזי 

ויוכל לקיים את המשפטים כדבעי.

החוטא שביהודי אינו "נוכח"!
ר יָנוּס  י לְךָ מָקוֹם אֲשֶׁ מְתִּ ה לְיָדוֹ וְשַׂ ר לאֹ צָדָה וְהָאֱלקִֹים אִנָּ וַאֲשֶׁ

ה )כא, יג( מָּ שָׁ

מקשה:  כאן(  הפסוקים  )שער  האריז"ל  בכתבי 
לידו", לשון נסתר, ואח"כ  מדוע כתוב תחילה "אנה 

"ושמתי לך", לשון נוכח?

ויש לבאר:

על  לעבור  יכול  אינו   - עצמו  מצד  ישראל  איש 
וכשעובר  היא.  קדושה  נשמתו  שהרי  יתברך,  רצונו 
יצרו הרע  פיתוי  זה אלא מצד  אין  יתברך  רצונו  על 
של  האמיתית  למהותו  מחוץ  שהם  הבהמית,  ונפשו 

ישראל.

נסתר,  לשון  לידו",  אנה  "והאלקים  שנאמר  וזהו 
"נוכח"  אינו  ענין החטא  כי  נוכח,  "לידך" לשון  ולא 
באיש ישראל מצד עצמו, אלא מגיע ממקום הקליפה 
ויצרו הרע, ולכן אין העבירה מתייחסת לאדם עצמו 

אלא "לידו" -  לשון נסתר, הוא יצרו הרע.

בנשמה  גם  פגם  נעשה  העבירה  ידי  על  אמנם, 
הפגם.  את  ולתקן  לעבוד  צריכה  והנשמה  הקדושה, 
נוכח,  לשון  לך",  "ושמתי  נאמר  בתיקון החטא  ולכן 
כי תיקון החטא צריך להיות על ידי הנפש האלקית.



יא

עיון ופלפול בסוגיות הפרשה

 המדור מודפס  לעילוי נשמת
 הרב שמעון

 ב"ר מנחם שמואל דוד הלוי
 ע"ה רייטשיק

נפטר כ' כסלו ה'תשפ"ב

בדעת ר"מ דשוכר כשומר שכר
יבאר בעומק סברת מ"ד דשוכר כשומר שכר שהביא רש"י, ע"פ ביאור כללי בחילוק גדר החיוב בין 

שואל לשומר חינם ושכר / עפ"ז יבאר כפתור ופרח מהלך הסוגיא, וסברות המקשן והתרצן

א. תנן )ב"מ צג, א. שבועות מט, א(: ארבעה 
שכר  נושא  והשואל  חנם  שומר  הן  שומרים 

והשואל  הכל  על  נשבע  חנם  שומר  והשוכר 

משלם את הכל ונושא שכר והשוכר נשבעים 

המתה  ועל  השבויה  ועל  השבורה  על 

ומשלמין את האבידה ואת הגניבה.

ובגמ' )ב"מ שם. שבועות שם, ב(: מאן תנא 
. רבי מאיר   . ארבעה שומרים אמר רב נחמן 

דלית  איכא  מי  נחמן  לרב  רבא  א"ל  היא. 

מיני  כרחך ארבעה  )על  ליה ארבעה שומרין 

שומרין אשכחן. רש"י( א"ל הכי קאמינא לך 

היא  מאיר  רבי  שכר  כנושא  שוכר  תנא  מאן 

אי   .  . שכר(  כשומר  משלם  שהשוכר  )דס"ל 

בר  נחמן  רב  אמר  נינהו  שלשה  ארבעה  הכי 

יצחק ד' שומרין ודיניהם שלשה. ע"כ.

תנא  "מאן  הגמ'  קושיית  על  והנה, 
יהוסף על  ארבעה שומרים", כתב בספר עין 

תנא  דאמר מאן  הוא  נחמן  דרב  "ונ"ל  אתר: 

קאמינא  הכי  אח"כ  מדקאמר  השיב,  והוא 

לזה  דוגמא  שהביא  עיי"ש  כו'".  תנא  מאן 

דקא  דאמורא  בש"ס  בכ"מ  התוס'  מדברי 

מתרץ הוא האמורא דקא שאיל.

השקו"ט  בהמשך  ביאור  צריך  ולפי"ז 
נחמן  רב  של  לשונו  מפשטות  דהנה  כאן, 

גם,  משמע  כו'"  לך  קאמינא  "הכי  אח"כ 

רבי  שכר  כנושא  שוכר  תנא  "מאן  שבדבריו 

לפרש, היינו  מאיר היא" לא בא לחזור אלא 

לפנ"ז  עצמו  הוא  שאמר  מה  מבטל  שאינו 

"מאן תנא ארבעה שומרים כו'", אלא שבזה 

ביאר דבריו הראשונים – "הכי קאמינא לך"; 

כנושא  שוכר  תנא  "מאן  השאלה  כלומר, 

אלא(  וחדשה,  אחרת  שאלה  )אינה  שכר" 

היא ביאור והסברת השאלה הראשונה "מאן 

כדלעיל  )המתיישבת  שומרים"  ארבעה  תנא 

ולכאורה  היא"(.  מאיר  "רבי  בתירוצו  מיניה 

זה צע"ג, איך אפשר להעמיס בשאלה "מאן 

תנא ארבעה שומרים" ולפרש בה הא דשוכר 

כנושא שכר, הלא אדרבה – הם תרתי דסתרי, 

דאי שוכר כנושא שכר )דהיינו שאין לשוכר 

דלא  שלשה שומרים,  יוצא שהם  בפ"ע(  דין 

שמקשה  וכמו  שומרים",  ארבעה  כ"תנא 

שלשה  ארבעה  הכי  "אי  לאח"ז  תיכף  בגמ' 

נינהו".

וא"כ, מהו לשון רב נחמן "הכי קאמינא 
הראשונה,  שאלתו  לפרש  בא  כאילו  כו'" 

 – חזרה  בלשון  למנקט  הו"ל  טפי  ובאמת 

"אלא אימא הכי" וכיו"ב.

שביאר  מה  בהקדים  בזה,  והנראה  ב. 
מאיר(  רבי  וד"ה  יהודה  רבי  ד"ה  ב  פ,  )ב"מ  רש"י 



יב
משפטים

דינו  השוכר  אם  ור"י  ר"מ  פלוגתת  בטעם 

כשומר חנם או כשומר שכר:

הוא  חנם  כשומר  שדינו  דס"ל  המ"ד 
נוטל  ואינו  מלאכתו  אגר  יהיב  "דקא  משום 

שהשוכר  אע"פ  פירוש,  שמירתו".  על  שכר 

בו(,  שמשתמש  )בזה  מהחפץ  הנאה  לו  יש 

מ"מ לא נעשה עי"ז שומר שכר, לפי שהנאה 

שהרי  שמירתו,  על  שכר  בתור  באה  לא  זו 

נוטל  ש"אינו  ומכיון  מלאכתו",  אגר  "יהיב 

שכר על שמירתו" הרי הוא שומר חנם.

שכר  כשומר  דדינו  המ"ד  של  וטעמו 
אע"פ  אצלו  הוא  ולהנאתו  "הואיל   – הוא 

שנותן שכר פעולתו ש"ש הוא דאי לא יהיב 

שכר הוי שואל וחייב באונסין השתא דיהיב 

ליה אגרא לא הוי שואל והוי ש"ש". ומלשון 

דין  לשוכר  צ"ל  היה  דבעצם  משמע,  רש"י 

לא  אגרא  ליה  ד"יהיב  שמכיון  אלא  שואל, 

הוי שואל והוי ש"ש".

מ"ד  הך  רש"י  דלדברי  מזה,  והמורם 
דס"ל  מחמת  אינו  שכר  כנושא  דשוכר 

החפץ  על  לשמור  השוכר  של  שהתחייבותו 

דמי  עצם  )מלבד  נוספת  נתינה  בגדר  היא 

דנמצא  מהחפץ,  הנאתו  כנגד  השכירות( 

על  ושכר  תמורה  היא  מהחפץ  שהנאתו 

כל  אלא   – שכר  שומר  הוי  ולכן  שמירתו 

נמצא  שהחפץ  מפני  הוא  השוכר  של  חיובו 

אצלו "להנאתו" דבזה נעשה כמו שואל )ורק 

מחמת דיהיב ליה אגרא לא הוי שואל ממש 

והוי רק ש"ש(.

ולבאר היטב סברת רש"י הנ"ל, אמאי  ג. 
מ"ד  סברת  לבאר  טפי  העדיף  לא  באמת 

שההנאה  משום  שהוא  שכר  כנושא  דשוכר 

היא שכר על שמירתו כנ"ל, יש לומר בהקדם 

חילוק  דיש  השומרים,  בענין  כללי  ביאור 

יסודי בין סיבת חיובי השומרים )שומר חנם 

כשמו  השומר  השואל:  וחיובי  שכר(  ושומר 

כן הוא – שענינו, שקיבל על עצמו והתחייב 

שיחזירנו  עד  פלוני  של  חפצו  לשמור 

)שו"ע אדה"ז או"ח סי' תמ"ג  בשלימות לבעליו 

ס"ח. ועיין קו"א שם סק"ב. ואכ"מ(. אלא שסיבת 

החילוק בין חיובי שומר חנם ושומר שכר – 

דשומר שכר שמקבל שכר על שמירתו חייב 

לשמור החפץ בשמירה מעולה יותר )ראה ב"ק 

מה, סע"א. ב"מ צג, ב. ועוד. טושו"ע חו"מ סש"ג. – 

אבל ראה שו"ע אדה"ז בקו"א שם. ואכ"מ(, לשמור 

שאינו  חנם  ושומר  ואבידה,  מגניבה  גם 

מקבל שכר על שמירתו דיו בשמירה פחותה 

סו"ס שניהם  ואבידה. אבל  גניבה  על  ופטור 

עצמם  על  שקיבלו  הוא  ומהותם  ענינם  כל 

התחייבות לשמור על החפץ; משא"כ חיובי 

לשמור  רק מהתחייבותו  באים  אינם  השואל 

אפרים  מחנה  א.  קיב,  ב"ק   – אין  ד"ה  רש"י  )ראה 

באחרונים(  האריכו  וכבר  ס"א.  ופקדון  שאלה  הל' 

כאילו  גם  דהוי  אלא  המשאיל,  של  החפץ 

א.  צט,  ב"מ  ב.  מז,  קידושין  )ראה  החפץ  קנה 

ועוד( לגמרי  ד"ה אבל שם.  ורש"י  א  סנהדרין עב, 

ובמילא חייב להחזירו )ע"ד הלואה(, דמכיון 

ש"כל הנאה שלו" )ב"מ לד, א. שם צד, ב )ע"ש(. 

עה"ת  רש"י  וראה  ה"א.  פ"ח  שבועות  ירושלמי 

ועוד( קנה את החפץ להתחייב  יד.  כב,  פרשתנו 

ואין  מהם,  להשמר  שייך  )שאין  באונסין  גם 

גדר שמירה בהם )ראה צ"צ בחידושים על הש"ס 

כתובות רפ"ה )ד"ה אלא שמשעבד גופו(((.

המ"ד  דעת  בביאור  רש"י  כוונת  וזוהי 
והנאתו  "הואיל   – שכר  כשומר  הוי  דשוכר 

)למ"ד  שוכר  של  חיובו  יסוד  אצלו":  הוא 

בשמירת  התחייבותו  מחמת  לא  הוא  זה( 

החפץ, אלא משום שהחפץ נמצא אצלו )לא 

אלא  המפקיד,  עבור  החפץ  שמירת  לשם 

בו  להשתמש  שיכול  "להנאתו",   )  – להיפך 

– כמו השואל; אלא מכיון ד"יהיב ליה אגרא 

שמכיון  היינו  ש"ש",  והוי  שואל  הוי  לא 



יג
משפטים

עבור  משלם  שהרי  שלו"  הנאה  "כל  שאין 

הנאתו, הרי זה ממעט ומנכה מחיובו כשואל 

ו"לא הוי שואל והוי ש"ש", כלומר שתשלום 

להתחייב  שבו  שואל  מדין  מגרע  השכר 

באונסין ונשאר עליו רק חיוב גניבה ואבידה 

רש"י  מלשון  גם  ולהעיר  שכר(.  שומר  )כמו 

)ב"מ – פא, א ד"ה השאילני ואשאיל לך(: אין זה 

שואל להתחייב באונסין כו'.

"ממוצע"  כעין  ה"ה  שהשוכר  ונמצא 
ומהותו  חיובו  באיכות   – ושואל  ש"ש  בין 

הוא שואל )ובכמות חיובו ודינו הוא ש"ש(.

דברי  המשך  שפיר  מובן  ומעתה  ד. 
חדש  ביאור  ובהקדים  א(,  )סעיף  הנ"ל  הגמ' 

שומרים",  ארבעה  תנא  "מאן  בהשאלה 

נקט  שהתנא  שמזה  הכוונה,  לפרש  דיש 

דלכאורה,   – הן"(  שומרים  )"ארבעה  מנינם 

וש"נ(  ב.  ב,  )כריתות  בש"ס  הקושיא  כשגרת 

מניינא למה לי? – למד רב נחמן, שחלוקתם 

חיצוני,  חילוק  רק  אינה  ל"ארבעה שומרים" 

בהמצאו  אופנים  ארבעה  ישנם  שבמציאות 

של החפץ ברשותו של השומר )בלשון רש"י 

זה שואל  וזה בשכר  בחנם  "זה  שם(  )שבועות 

בגדרם  גם  חלוקים  שהם  אלא  שוכר"(,  וזה 

ומהותם.

ארבעה  תנא  ")מאן  נחמן  רב  אמר  ולכן 
דוקא  כי   – היא"  מאיר  רבי   )  .  . שומרים 

יתכן  שכר  כשומר  משלם  דשוכר  לשיטתו 

גדרים  ד'  יש להם  לומר שארבעת השומרים 

מחולקים:

שהשוכר משלם כשומר חנם, הרי  למ"ד 
לשומר  דומה  אינו  )בשכר(  שהשוכר  אע"פ 

השמירה  חיוב  גדר  לענין  מ"מ  כנ"ל,  חנם, 

הם(  שומרים  )ארבעה  השומר  על  המוטל 

הרי השוכר הוא ממש כשומר חנם )כי "אינו 

כאן  אין  ובמילא  שמירתו"(  על  שכר  נוטל 

אלא שלשה )מיני הגדרות של( שומרים ולא 

ארבעה.

משלם  דהשוכר  ר"מ  לדעת  משא"כ 
וסיבת  שגדר  משום  זה  אין   – שכר  כשומר 

חיובו של השוכר הוא גדר חיובו של הש"ש, 

שהוא  )היינו,  שכר  כשומר  דינו  רק  אלא 

דומה לש"ש רק בכמות חיובו, אבל באיכות 

החיוב ה"ה כשואל(. ולכן הרי הוא שפיר סוג 

שומר מיוחד, והיינו ד' שומרים.

כששאלו  נחמן  רב  שביאר  מה  וזהו 
שומרין"  ארבעה  ליה  דלית  איכא  "מי  רבא 

ד"ארבעה  שהענין  סבור  היה  דרבא  )פירוש, 

שומרין" הוא מפני חלוקתם במציאות, והרי 

"על כרחך ארבעה מיני שומרין אשכחן"( – 

"הכי קאמינא לך" )דמה שאמר לפנ"ז "מאן 

הכוונה  היא",  ר"מ   .  . שומרים  ארבעה  תנא 

במשנתנו  התנא  הדגשת  הך:  היינו  כי  בזה( 

גדרים  ד'  שיש   – הן"  שומרים  "ארבעה 

חלוקים בשומרים, אתי שפיר רק לדעת ר"מ 

שס"ל דשוכר כשומר שכר, כנ"ל.

"אי הכי  כוונת הגמ' במסקנא,  גם  וזוהי 
. ד' שומרין ודיניהם   . נינהו  ארבעה, שלשה 

שלשה". פירוש, דלאחר שנתברר לרבא דלא 

מקשה  שוב  במציאות,  חלוקתם  בתר  אזלינן 

המקשן דעל כרחך גם אין כאן ארבעה גדרים 

אלא שלושה. כי המקשן סבר דיש כאן תרתי 

רק  )לא  חלוקים  וש"ש  השוכר  אם   – דסתרי 

איך  ומהותם,  גדרם  בעצם  אלא(  במציאות, 

שאין  ומאחר  בחיוביהם?  שוים  שיהיו  יתכן 

כרחך  על  חיוביהם,  בכמות  ביניהם  נפק"מ 

וע"ז  גדרם.  בעצם  גם  נינהו"  ד"שלשה  צ"ל 

שלשה",  ודיניהם  שומרין  "ד'  הש"ס  מתרץ 

שומרים,  לארבעה  הם  חלוקים  שאמנם 

נחלקים  דינא  שלענין  סתירה  זו  אין  ובכ"ז 

רק לשלשה, כנ"ל.



לזכות הרב אליהו ישראל וזוגתו מרת נאוה תהלה ומשפחתם שיחיו ממן, להצלחה מופלגה מתוך בריאות איתנה ועשירות גדולה

 מכתבי עצה והדרכה
לעבודת השי״ת בחיי היום יום

"אם כסף תלוה" – ברגש ומתוך חשיבה
"אם כסף תלוה" – עם רגש נעלה בנתינה

)היום  שהיום   .  . הידיעה  את  לקבל  שמחתי 
ולא  חובה,  )אם  תלוה״  כסף  ״אם  פרשת  לעשותם( 
תשמעו,  בקולו  אם  היום  וע״ד  מכילתא.  רשות. 
 - א(  צח,  סנהדרין  היום.  המשיח  ביאת  גורם  שזה 
מתקיימת אסיפה שלא מן המנין לכבוד השנה ה-46 

לקיום החברה ]חברת גמ"ח שומרי שבת[.

והנני מקוה, אשר כפסק רז״ל כל המוסיף מוסיפין 
חסדים  הגמילות  בעבודת  הצלחה  השי"ת  יוסיף  לו, 
גמילות  שכן  מצדקה,  יותר  עוד  הגדולה   - שלהם 
ועשירות  פרנסה  זמנית עם  בו  להיות  יכולה  חסדים 
בישראל, כפי שרז״ל אומרים )סוכה מט, ע״ב( שגמילות 

חסדים היא גם לעשירים.

ברגש  תתנהל  בזה  שעבודתם  וברכתי,  ותקותי 
העני  את   - תלוה  כסף  אם  הנ״ל:  הפסוק  כסיום 
עמך, שהסכום שהלוה זקוק לו - שבאותה שעה הרי 
חסד,  הגומל  אצל  פקדון  בתור  רק  נמצא   - עני  הוא 
ללא  ואשר  הגדולה,  במצוה  אותו  לזכות  שרוצים 
באור  שם  )עיין  המצוה  זכות  את  מקבל  הי׳  לא  הלוה 

החיים הקדוש(.

ומרגש זה יבואו לרגש נעלה יותר בצדקה וגמילות 
חסדים כפתגם הידוע של חסידים הראשונים, שנמסר 
לנו ע״י כ״ק מו"ח אדמו״ר זצוקללה״ה נבג״מ זי״ע: 
חתיכת הלחם שיש לי, הרי היא שלך כמו שלי, והיו 

מקדימים מילת ״שלך״ - שלך כמו שלי.

פתגם שנקל להבינו על פי ביאור רבנו הזקן באגרת 
ההשפעות  את  לקבל  שכדי  רבים,  במקומות  הקדש 
מלמעלה ובפרט השפעות הגשמיות בגשמיות ממש, 
זהו דוקא ע״י מצות הצדקה הממשיכה למטה מטה.

בברכת הצלחה בעבודתם בקדש, ושזה ימשיך ג״כ 

מהעוסקים  ואחת  אחד  לכל  והצלחה  ברכה  תוספת 
- הן בגופם הן בממונם - להם ולבני ביתם שיחיו.א

לא להעיק ללווה 
ידוע אשר כל הענינים שמקבל האדם הוא בתורת 
ע"י  הם  בזה  והתשלומין  העולם,  מבורא  הלוואה 
נחת  באופן שגורמים  ופעולותיו  חייו  שהאדם מסדר 

רוח להמלוה.

וכיון שהאדם הוא קרוץ מחומר ויסודו מעפר הרי 
עלול לכשלון ולאיחור בתשלומין, אבל הובטח שאין 

לך דבר שעומד בפני הרצון.

והתשובה מדתו של הקב"ה מדה כנגד מדה: אשר 
כשהאדם בהלואותיו שלו איננו מעיק להלווים, ולא 
בסבר  נעשה  שהדבר  אלא  הארכה  להם  שנותן  רק 
פנים יפות ובפיוס, הרי זה משפיע על המלוה הגדול 

הוא הקב"ה שגם הנהגתו הוא באופן כזה.ב

מניעת קיפוח בגמ"ח 
לשאלתם בנוגע להקרן גמילות-חסדים כו׳ - אף 
בכל  ולכאורה  הקרן,  התייסדות  דבר  נכון  בכלל  כי 

כיוצא בזה כל המרבה הרי זה משובח  -

נפרד,  בניהול  קרן  כל  שבהיות  בפועל  נראה 
"כל  הנה   - לה  יפה  חשאיות  הרי  וגמילות-חסד 
זה  )והרי  קרנות  וכמה  מכמה  גמ"ח  מקבל  דאלים" 
במקום שחב לאחרים( והצנועים חלקם מקופח וכו'.

ולכן הטוב טוב שיצרפו קרן זו לאחת ]מ[חברות 
גמ"ח . . הקיימות )בשמירת השם של קרן זו )בתור 
חלק, סניף וכיוצא בזה(, ואפשר גם קבלות מיוחדות, 

אבל לא בנוגע לנתינת הגמ"ח. וק"ל(.

מתבוננות  הגמ״ח  ]קרנות[  שאר  גם  היו  והלוואי 
בהנ"ל ומחליטות בהתאם.ג

 ג. סביבות חג הפסח ה'תשכ"ח /   ב. אגרות קודש ח"ח עמ' ל /  א. תרגום מאגרות קודש ח"י עמ' שכז-ח, אגרות קודש המתורגמות ח"ב עמ' 184-5



טו

מתוך כתבי רבותינו נשיאי חב"ד

 המדור מודפס  לעילוי נשמת
 הרה"ת ר' שלמה

 בן ר' יעקב ע"ה
 יאנג

נלב"ע כ"ז תשרי ה'תשפ"א

נתינה לזולת עם התעוררות הלב
ובפרט בגמ"ח דהעיקר הוא ההשתתפות בצערו וממילא הוא מלוה לו גמ״ח דזה בא מצד הרגש הלב 

וישתתף  הזולת  לו  נוגע  שיהי'  דוקא,  הלב  התעוררות  הוא  והחסד  הצדקה  ענין  ...עיקר 
שמעוררו  מה  הוא  דזה  ודוחקו  זולתו  צער  הרגש  מפני  הוא  וצדקה  חסד  שעמו  ומה  בצערו 

להתחסד עמו. 

)ספר המאמרים תרפ"ז עמ' פח(

בין צדקה דקדושה לצדקה דקליפה

- אמר הקב״ה כל העוסק בתורה ובגמ״ח  )ברכות ח,א( "פדה בשלום נפשי  רז״ל  ...אמרו 
ומתפלל עם הצבור מעלה אני עליו כאלו פדאני לי ולבני מבין אומות העולם", 

...הן ענין הגמ״ח צ״ל בהתעסקות ויגיעה, כי גמ׳׳ח הוא ע״י התעוררות הלב דוקא כאמור 

כשמתעורר  דוקא  דזהו  שאוהבו,  מכיר  הוא  לחברו  בגופו  חסד  שגומל  שמתוך  שם  בפרש״י 

בהתעוררות אהבה והרגש פנימי, 

דכשם שבצדקה הרי העיקר הוא המפייסו והשתתפות בצערו של חברו, דזהו ההפרש בין 

דחסד  דלבד  דישמעאל,  חסד  שהוא  זה  דלעומת  לחסד  דקדושה  חסד  שהוא  דאברהם  חסד 

המוכרח  רק  לוקח  הוא  דלעצמו  עצמו,  את  הוא המשפט שבצדקה, ששופט  דקדושה  וצדקה 

לו ממש בחשבון ודקדוק וכל אשר לו נותן לזולתו, דלעומת זה הנה כל החסד שלהם הוא רק 

מהמותרות, דלאחר שיש לו כל המצטרך לו במותרות על כל עניניו הנה נותן גם לזולתו, וגם 

זה אינו אלא רק לעשות לו שם בלבד, 

אבל בצדקה דקדושה הוא רק לפי שנוגע במאד מה שחסר לזולתו ומשתתף בצערו, ולכן 

העיקר הוא מה שמנחמו בדברים ומחזקו, ומכל שכן בגמ״ח שהיא המעולה שבצדקה, דמלבד 

הוא  הגמ״ח  ענין  עיקר  באמת  הנה  לו,  יורווח  בזה  אשר  דחקו  בשעת  לו  שמלוה  מה  זאת 

התעוררות הלב דהרי גם בצדקה העיקר הוא מה שמפייסו, ולכן אנו רואים במוחש שנקל לו 

לאדם לקבל צדקה מזה שאינו מכירו, אבל כאשר הוא מפייסו ומנחמו אז מפיג צערו, ובפרט 



טז
משפטים

בגמ"ח דהעיקר הוא ההשתתפות בצערו וממילא הוא מלוה לו גמ״ח דזה בא מצד הרגש הלב, 

ובפרט כשמתבונן בעיקר ענין זה כמבואר בענין תפלה לעני כי יעטוף ולפני ה׳ ישפוך שיחו.

השתתפות בצער הזולת

דמשפיע  הענין  להיות  שצריך  לפי  הוא  עני  וזה  עשיר  שזה  מה  הדבר  וסבת  טעם  דהנה 
ומקבל, אבל העני קובל מפני מה הוא דוקא צ״ל המקבל, אז מתעורר בהרגש טוב שמשתתף 

בצערו הפנימי של חברו במה שהוא דחוק, והיינו שהדוחק תופס מקום במוח והלב שלו )דמי 

בהתעוררות  מתעורר  ולזאת  ביותר(,  ומוטרד  עמו  בל  ולבו  מוחו  הרי  בגשמיות  דחוק  שהוא 

גדולה לעשות חסד עם זולתו ואז הנה גוף ועצם ההלואה בא ממילא דהעיקר הוא הרגש הלב, 

וכשמתעורר אז הוא בא לידי התבוננות עמוקה ביותר דגלגל החוזר הוא בעולם ואפשר הדבר 

אשר גמ"ח זה הוא פרעון חוב, כי בסוד הנשמות וגלגולו אפשר שהוא חייב לו, והוא פרעון 

חוב. וגם מי שאין לו מה לתת או להלוות הרי יוכל להתעסק בגמ״ח שבגופו ובנשמתו.

אשר ע"י כל הנ״ל נעשית הפדי׳ בשלום.

)אגרות קודש כ"ק אדמו"ר מוהריי"צ נ"ע ח"י עמ' לה-ו(

נתינה עם הרגש מצב הזולת

עבודת  אמנם  היא  יתברך  ה׳  בעבודת  העיקרית  שהעבודה  שאף  אז  ביאר  ...הבעש"ט 
אלו  עבודות  שתי  שעל-ידי  בתפילה,  ועבודה  התורה  בלימוד  העבודה   – הלב  ועבודת  המוח 

יתכן ש״ידיכם דמים מלאו״,  זאת  ובעניני עולם הן כבר במילא כדבעי, עם  העבודה במידות 

זו שפיכת  זולתו והרי  נותנים לעני נדבה ביד רחבה, אבל חסר ההרגש במצב  שאפילו כאשר 

דמים.

וזהו ״ובפרשכם כפיכם״, כאשר אתם פורשים את ידיכם ונותנים צדקה ביד רחבה, שזוהי 

העבודה של עבודת הלב, בכל זאת ״אעלים עיני מכם״, אני לא אראה זאת, כי אין זו עבודה 

אמיתית. אמיתית העבודה היא, כאשר חשים את הזולת. 

הזולת  את  חשים  לא  כי  עבודה,  אינה  זו  גם  המוח,  עבודת  היא  תפילה״,  תרבו  כי  ״גם 

בהרגש אמיתי. זוהי שפיכות דמים. זה הפירוש ״ידיכם דמים מלאו״ – המידות שלכם, אפילו 

המידות הטובות – ״דמים מלאו״.

)תרגום מספר המאמרים אידיש עמ' 216 ואילך(




